**AHMED HULÛSİ’DE**

**KAVRAMLAR**

**AV. ASUMAN BAYRAKÇI**

[**www.allahvesistemi.org**](http://www.allahvesistemi.org/)

KİTSAN

Kavramlar H

İstanbul

Yayın Dağıtım: Kitsan

**Bu kitabın telif hakkı yoktur.**

Dileyen herkes, tüm eserlerimiz gibi

bu kitabı da,yazar ve kaynak belirtmek ve

orijinaline sadık kalmak kaydıyla

çoğaltabilir, çevresiyle paylaşabilir,

yayınlayabilir, tercüme edebilir…

**KİTSAN KİTAP**

**BASIM YAYIM DAĞ.**

**SAN. ve TİC. LTD. ŞTİ.**

**Alemdar Mah. Ticarethane Sk.**

**No: 41/3-4 34400**

**Sultanahmet - İSTANBUL**

Tlf: (0212) 513 67 69 - Fax: 511 51 44

**http://**[**www.kitsan.com**](http://www.kitsan.com)

**“VAHYE DAYALI MUHAMMEDİ ÖĞRETİ”DE**

**“KUR’ÂN RUHU”YLA “OKU”MA**

 Bu kitabımızda, öncekilerden farklı olarak, ilgili kavramlara dönük, Kurân-ı Kerim âyetlerine("Allah ilminden yansımalarla KUR’ÂN-I KERİM ÇÖZÜMÜ"-Ahmed Hulûsi) geniş yer verilmiştir.

 Bir Kurân öğrenicisi olarak, Vahye dayalı Muhammedi öğretinin verdiği bakış açısıyla Kurân-ı Kerim’in ruhunu algılayabilmek ve bu anlayışla değerlendirebilmek amacıyla yaptığımız bu çalışmanın, okuyuculara da ışık tutacağını ümid ediyorum.

 Asuman Bayrakcı

**Rabbin meleklere: “Ben arzda** (bedende) **bir halife** (Esmâ mertebesinin farkındalığıyla yaşayan şuur sahibi) **meydana getireceğim” dedi. Onlar da: “Orada fesat çıkarıp kan döken birini mi meydana getireceksin; biz seni tespih** (her an yeni hâle dönüşen isteğine kulluk ederek)**, hamdinle** (bizde açığa çıkardığın varlığını değerlendirme hâliyle) **kudsiyetini** (her türlü eksiklikten berî oluşunu) **dillendirmiyor muyuz?” dediler.** (Buyurdu): **“BEN sizin bilmediklerinizin Alîmiyim!..”**

**Sonra Adem’e** (Esmâ’nın programlanışı, Esmâ bileşiminin açığa çıkışıyla yoktan yaratılana) **bütün Esmâ’yı** (Esmâ ül Hüsnâ’sının anlamlarını açığa çıkarmayı ve kavramayı) **talim etti** (programladı)**.  Sonra melâikeye: “Eğer dediğinizde ısrarlı iseniz bana** (Adem’in) **varlığındaki Esmâ’nın neler olduğunu anlatın” dedi.** (Bakara/30-31)

FİHRİST

* "HALİFETULLAH" {"Allah Halifesi"-"Allah kulu"-Evrende Halife-"Ruh-u A'zâm"-"İnsan-ı Kâmil"-Kozmik Bilinç-Evrensel Öz –Evren-Tüm evrenlerde Allah adına sözsahibi-“Allah"ın tüm isimlerinin bizâtihi zuhur mahalli-"Allah"ın bütün isimlerinin işaret ettiği mânâların ortaya çıkış mahalli-Varoluş kâbiliyet ve istidat itibariyle **Allah**'ın dilediği, takdir ettiği bütün mânâları âşikâre çıkartabilecek durumda olan Evren}
* Halife, "İnsan-ı Kâmil"dir... O'nun minyatürizesi, "Yeryüzünde adı bile olmayan Âdem"!...
* Evrende her boyutta("Semâ"da) Halifeler vardır...
* **"Rasûllerin Halifesi"...**
* "HALİFE-İ TAM"("**Abdullah**" ismiyle tanınan, Abdiyyet sırrı`na ermiş kişi)
* **"HALİFE"**{İnsâni Mânâ -"Âdem"- Âdem nesli("Adem evlâdı")-Esmâ mertebesinin farkındalığıyla yaşayan şuur sahibi varlık-Esmâ’nın programlanışı, Esmâ bileşiminin açığa çıkışıyla yoktan yaratılan-Yoktan var olmuş, Esmâ ile hayat bulmuş olan-Varlığını oluşturan "Allah İsimleri"nin işaret ettiği mânâlardan haber veren ("Allah İsimleri"nin özellikleri kendisinde açığa çıkan) -"İnsan-ı Kâmil"in ("Halifetullah"ın) minyatirüzesi-"Semâ"da("Evrende her boyutta"), o boyutun yapısal özelliklerine ve kapasitesine göre "halife" özelliğiyle donatılmış olarak yaratılan-"Abdullah" ismiyle tanınan, "Abdiyyet sırrı"na ermiş kişi- İlâhi vasıfları(Zâtî vasıfları) tanıyabilme yetisine istidadına ve kâbiliyetine sahip varlık-ÖZÜNDE Allah’ı bulma-Allah’ı tanıma-Allah’a ait olma-varlığının Allah’ın varlığıyla kaim varlık olduğunu hissedip yaşayabilme-Allah’ı zâtında bulup tanıyabilme özelliğine sahip olan varlık-Yerlerin ve göklerin kabullenmediği "Emânet"i("Halife"lik emânetini) kabullenen "İnsan"-"Fıtraten Halife" -"Halife" olarak yaratılan-"Halifelik" görevini haiz olan-İlâhi özellikler( "Esmâullah"-"İnsânî Mânâ") ile bezenmiş olan-"Hakikat"ini tanıma ve yaşama özelliğine sahip olan-Kendisindeki "Hilâfeti" sezen, hisseden, anlayan, idrâk eden ve bunun gereğini yaşayabilen-"Öz"ünde Allah'ı bilip bulduğu nisbette "Hilâfet" görevini yerine getiren-Yeryüzünde "Şuur"lu("Kalp sahibi") olarak yaşayan tür-"İnsan"-"Emanet"i yüklenen-"Beyân"ın tâlimiyle(Allah esmâsının zuhûruyla) yaratılan  en şerefli varlık-"Hilâfet" göreviyle donatılmış(Halife olarak eşit özelliklere sahip olan) her erkek ve kadın}
* **ARZ’DA**(Yeryüzünde) **HALİFE->"İNSAN"!**
* Melekler yeryüzünde halife değildir...
* Cinler de yeryüzünde halife değildir...
* "İnsan"ın Arz'da("yeryüzü"nde) Halife olmasının sebebi...
* Evrende değil... "Allah'ın yaratması"yla,Yeryüzünde Halife!
* **"FITRÎ HİLÂFET"-HİLÂFET SIRRI**("Esmâullah"-"Allah İsimleri"-"İnsâni Mânâ"-"Halife" özelliği-"Allah İsimleri" formülünün oluşturduğu program-"Halife"lik özelliği sebebiyle insanın bezendiği sınırsız güçler)**...**
* İnsanın "halife" olması, Allah'ın 99 İsminin, Öz olarak varlığında mevcud olmasından kaynaklanmaktadır.
* İnsan, Allah'ı Zâtında tanıyabilme özelliğini sahip olduğu için "Halifetullah" olmuştur.
* **"Hilâfet sırrı"nı oluşturan, "Allah isimleri"**
* "Halife" özelliği, "İnsâni mânâ"dır("Allah İsimleri" formülünün oluşturduğu programdır)
* "Hilâfet sırrı"nı oluşturan, "Allah isimleri" dolayısıyla insanın gaybı, "Mutlak Gayb"tır!
* **Hakikatindeki** **el Vekiyl isminin özelliğine iman** eden, **Allâh'ın tüm isimlerine (tüm kuvvelerine) de iman** etmiş olur!
* **“Hilâfet sırrı"nın zuhuru**
* “Hilâfet sırrı", Allah'a yakînin neticesinde zuhur eder.
* "**HALİFE"LİK GÖREVİ**("Hilâfet" emâneti)
* "Halife"lik görevinin("Hilâfet" emânetinin) **ifası**
* Âdem ve nesli, kendisindeki mevcut isimler formülünün oluşturduğu program yönünden "Hilâfet" görevini yerine getirmektedir.
* "Halife"lik idrâk ve yaşantısının **Dünyada elde edileceği gerçeği**(“Hilâfet Sırrı”na lâyık olabilme)**...**
* İnsanın "Hilâfet" sırrına lâyık olması için, bir bilinç varlık olduğuna iman etmesi ve gereğini yaşaması gerekir.
* “Hilâfet"i yaşayabilmenin yolu, önce "hakikat"ini tanımak ve yaşamaktan geçer... Bunun da yolu, ilim ve zikirdir.
* "Hilâfet" emânetinin îfa edilmesi, "Derin tefekkür ve muhakeme gücü" ile yerine gelir.
* "Halife" olarak yaratılman sebebiyle bezendiğin sınırsız güçleri israf etme!
* **"Halife"lik özelliği ve "Mi'râc" zorunluluğu...**
* İnsanın "Hakikat"ine ererek "Halifetullah" olabilmesi için önce "Mi'râc" yapması zorunludur.
* **"Halife" özelliğini "Ayna"da seyretme...**
* "Halife" olma özelliği, bir "Ayna"da seyredilerek tanınır...(İnsan, kendindeki Halife olma özelliğini bir aynada seyrederek tanımak zorundadır.)
* Zâten âşikârdır Yaradan... Bu gerçeği görüp anladığın zaman, "Halife" aynasında Kendini seyreden, Allah olmuş olur!
* **"Halife" Muhakkik...**“Halife” olma bilinci…
* **"Halifelik" yaşamı**("Hilâfet" sırrına lâyık olabilme) **ve yaşama bakış açısı...**
* "Hilâfet"i tam hakkıyla yaşayabilme hâli("Abdiyyet" sırrı-"Halife-i Tam")
* Gökten inecek bir hokus-pokus değneği, sizi halife yapmayacaktır... Çünkü bu, bir yaşam ve bakış açısının adıdır.
* Levvame ve Mülhimenin buharlaşan sularında can verme savaşında olanlar... Ve Mardiye okyanusunda "Görür gözü-işitir kulağı--söyler dili..." olarak tahakkuk eden Zât!
* **Silâhlı bir halife değil**... "Allah Halifesi"... "Allah Velisi"... "Allah kulu"!...
* **"Hilâfet" görevi ve "Kadın"...**
* Kadın da İlâhi özelliklerle("Halife" özelliği ile) bezenmiştir.
* Kadın ve erkek, "Allah'ın Halifesi" olma yönünde eşittir.
* Kadın da "öz"ünde Allah'ı bilip bulduğu nisbette "Hilâfet" görevini yapar.
* Kadının "Sistem"i kavrayışını etkileyen fiziksel özellik...
* **"Halife" lik kemâlâtından mahrum kalma...**
* "Halife" özelliğini oluşturan İlâhi güçlerin inkârı, insanı bu güçlerden mahrum bırakır.
* Dünyada Halife olduğunun idrâkını ve yaşantısını elde edemeyen, ölümötesi yaşamda da elde edemez.
* "Onlar belki hayvan sürüsü gibidirler... Belki de daha da aşağı!" (Kurân'ın, "halife" olduğu idrâkından uzak yaşam biçimini tarifi)

"HALİFETULLAH"

* "Allah Halifesi"
* "Allah kulu"
* “Abdullah” ismiyle tanınan, "Abdiyyet sırrı"na ermiş kişi…
* Evrende Halife
* "Ruh-u A'zâm"
* "İnsan-ı Kâmil"
* Kozmik Bilinç
* Evrensel Öz
* Evren
* Tüm evrenlerde Allah adına sözsahibi...
* ”Allah"ın tüm isimlerinin bizâtihi zuhur mahalli…
* "Allah"ın bütün isimlerinin işaret ettiği mânâların ortaya çıkış mahalli...
* Varoluş kâbiliyet ve istidat itibariyle Allah'ın dilediği, takdir ettiği bütün mânâları âşikâre çıkartabilecek durumda olan Evren...



Bugünkü modern bilim neticesinde oluşan düşünce sisteminin eriştiği gerçek olarak **"KOZMİK BİLİNÇ"** adıyla tanımlanan **evrensel TEK şuur** tasavvuf çalışmalarıyla asırlardır tanınan **"İNSAN-I KÂMİL"**den başka bir şey değildir.

Ne var ki, hakikatın modern bilimle deşifre edilmesinden önceki dönemde, Evrensel sırlar ve Evrensel gerçek mecazî, benzetme yollu tanımlamalar ile anlatılmaya çalışılmış ve bundan da farklı isimlendirmeler doğmuştur.

İşte tasavvufta**, "İnsan-ı Kâmil"** modern düşüncede ise **"Kozmik Bilinç"** adıyla tanınan **Evrensel Öz, "Allah"**ın bütün isimlerinin işaret ettiği mânâların ortaya çıkış mahallinden başka bir şey değildir.

**"Allah"** isminin bütün mânâlarının **"İnsan"**da zuhûrundan birinci mânâ, Evrende ilâhî isimlerin zuhûrudur. Evren, varoluş kâbiliyet ve istidat itibariyle **Allah**'ın dilediği, takdir ettiği bütün mânâları âşikâre çıkartabilecek durumdadır. Daha önce yaşamışlar bu durumu; **Allah, ilmine** **ayna olmak üzere "İnsân-ı Kâmil"i yaratmıştır;** diye târif etmişlerdir.

Dolayısıyla, **İnsân-ı Kâmil, "Allah"**ın tüm isimlerinin bizâtihi **zuhur** **mahallidir** ki, bu yüzden de, onun dışında hiç bir zuhur mahalli mevcut olamaz.

Bu itibarla, evrende algıladığımız her oluş ve onun taşıdığı anlam bir ilâhî ismin ya da isimler bileşiminin ortaya çıkışından başka bir şey değildir.



HALİFE, “İNSAN-I KÂMİL"DİR…

O’NUN MİNYATÜRİZESİ->

YERYÜZÜNDE ADI BİLE OLMAYAN ÂDEM!…

Dünya üzerinde 5-6 milyar insan... Denizden alınan bir avuç kum!.

"**Ben insanı yeryüzünde halife yarattım**" diyor... "**İnsan**, **yeryüzündeki halife"**dir.

"**Semâ**"da yani, "**evrende her boyutta**" dahi, "**halife"**ler mevcuttur!.

Her boyutun yapısal özelliklerine ve kapasitesine göre "**halife**"ler mevcuttur!. Bizim genelde bildiğimiz **"Halife"** yeryüzündeki "**halife"**dir!. Yeryüzündeki "**halife**"nin de haddi, hududu bellidir.

Gerçek **"Halife"**, **Tek**`dir. Ve O da, **İnsan-ı Kâmil** ismi ile tanıdığımız **Ruh-u A`zâm**`dır... Veya bir diğer ifade ile **Hakikatı Muhammedi`**dir. Veya ilim yönüyle, **Aklı Evvel**`dir.

**O**`nun minyatürizesi, yeryüzünde, Adem!. Adı bile "**Adem"**=**Yok**!. İsmi var, cisminin varlığı "**yok**"tan!.

Sanki, Anka kuşu gibi... Adı var, kendi yok!.

Zaten algılanan varlık, hakikatta **O**`nun varlığı; **isimler ile çokluk meydana gelmiş**!. **İsimler çoğaldıkça, varlıklar çok** sanılmış!.

Oysa varlık, gerçekte, **Tek bir varlık, "Vahidiyet"i itibariyle**!.

Denizin üzerindeki her bir dalgaya ayrı bir isim ver, denizde bu kadar varlık var de…. Oysa, hep gene dalga!. Biri daha büyük, biri daha küçük, biri daha kavisli, biri daha az kavisli. Ama, sonuçta hepsi de denizin dalgası!.

İşte burada, algılamalar arasındaki fark ortaya çıkar.. Basiretlere göredir bu fark!

Yukarıdan bakarsan aşağıya, ne böyle bir fark var, ne de böyle bir kavga!

Azap var, cehennemdekiler için.. .

Nimet var, zevk var, Cennettekiler için...

Allah var, kendi için!



EVRENDE("Semâ"da)

HER BOYUTTA HALİFELER VARDIR

Dünya üzerinde 5-6 milyar insan.. Denizden alınan bir avuç kum!

"**Ben insanı *yeryüzünde* halife yarattım**" diyor.. "**İnsan**, ***yeryüzündeki* halife"**dir.

"**Semâ**"da yani, "**evrende her boyutta**" dahi, "**halife"**ler mevcuttur!

Her boyutun yapısal özelliklerine ve kapasitesine göre "**halife**"ler mevcuttur! Bizim genelde bildiğimiz **"Halife"** yeryüzündeki "**halife"**dir! Yeryüzündeki "**halife**"nin de haddi, hududu bellidir.



"RASULLERİN HALİFESİ"

(Soru: “Davud’u yeryüzünde halife kıldım… İbrahim’i de insanlara imam yaptım” demekte.. **M.Arabî, halifeliğin Allah(!)tan değil, RASÛLLERden geldiğini söylemekte**… Buna göre **insanlar Rasûllerin halifeleri** midir?..)

........ iyi bir noktaya değindin...

Biz ve pek çok tasavvuf ehli "**Halifetullah"** sözünü kullanmıştır ki; köken olarak yanlış değildir...

Ancak...

Muhyiddin-i Arabi'nin bahsettiği Rasûller, meleklerdir... Kur'ân‘da yanılmıyorsam, melekler için de “Rasûller”, denilir....

İnsan yokken, yeryüzünde Nebi de olmayacağına göre; ve ilk insan dahi halife olduğuna göre; burada insan Rasûlleri, anlamak mümkün olamaz kanaatimce!...



“HALİFE-İ TAM"

* Abdullah ismiyle tanınan…
* "Abdiyyet sırrı"na ermiş kişi



"HALİFE"

* Esmâ mertebesinin farkındalığıyla yaşayan şuur sahibi varlık...
* Esmâ’nın programlanışı, Esmâ bileşiminin açığa çıkışıyla yoktan yaratılan...
* Yoktan var olmuş, Esmâ ile hayat bulmuş olan...
* Varlığını oluşturan "Allah İsimleri"nin işaret ettiği mânâlardan haber veren ("Allah İsimleri"nin özellikleri kendisinde açığa çıkan)...
* "İnsan-ı Kâmil"in ("Halifetullah"ın) minyatirüzesi...
* "Semâ"da("Evrende her boyutta"), o boyutun yapısal özelliklerine ve kapasitesine göre "halife" özelliğiyle donatılmış olarak yaratılan...
* "Abdullah" ismiyle tanınan, "Abdiyyet sırrı"na ermiş kişi
* İnsâni Mânâ
* İlâhi vasıfları-Zâtî vasıfları tanıyabilme yetisine istidadına ve kâbiliyetine sahip varlık...
* ÖZÜNDE Allah’ı bulma-Allah’ı tanıma-Allah’a ait olma-varlığının Allah’ın varlığıyla kaim varlık olduğunu hissedip yaşayabilme-Allah’ı zâtında bulup tanıyabilme özelliğine sahip olan varlık...
* Yerlerin ve göklerin kabullenmediği "Emânet"i("Halife"lik emânetini) kabullenen "İnsan"...
* "Fıtraten Halife"
* "Âdem"
* Âdem nesli("Adem evlâdı")...
* "Halife" olarak yaratılan...
* "Halifelik" görevini haiz olan...
* İlâhi özellikler( "Esmâullah"-"İnsânî Mânâ") ile bezenmiş olan...
* "Hakikat"ini tanıma ve yaşama özelliğine sahip olan...
* Kendisindeki "Hilâfeti" sezen, hisseden, anlayan, idrâk eden ve bunun gereğini yaşayabilen...
* "Öz"ünde Allah'ı bilip bulduğu nisbette "Hilâfet" görevini yerine getiren...
* "İnsan"
* "Hilâfet" göreviyle donatılmış(Halife olarak eşit özelliklere sahip olan) her erkek ve kadın...



ARZ’D(Yeryüzünde) HALİFE-> "İNSAN"!

MELEKLER

YERYÜZÜNDE  HALİFE DEĞİLDİR…

Bir kısım melekler, "**Subbûh"** ve "**Kuddûs**" isimlerinin mânâlarını izhar için vardır... Bir kısım melekler, "**Cebbâr**" ve "**Kahhar**" isimlerinin mânâlarını izhar için vardır.

Bunlar gibi sayısız melekler, yani bizim gözümüzün göremediği sayısız varlıklar, hep, çeşitli isim bileşimlerinin anlamlarını ortaya koyabilmek, âşikâr edebilmek için vardır.



CİNLER DE

YERYÜZÜNDE  “HALİFE” DEĞİLDİR…

İnsanlardan evvel yeryüzünde yaşamakta olan **"Cin"** adıyla belirtilen veya günümüzde bazılarının tâbiriyle **"Uzaylılar"** diye bilinen varlıklar dahi, gene belirli sayıda isimlerin neticesi olarak; sınırlı sayıda ilâhi isimlerin ortaya çıkış şekli olarak vardırlar; ki bu **"kısıtlılık"** dolayısıyla "**Hilâfete**" nâil olamamışlar, **yeryüzünde** **"Halife"** seçilmemişlerdir.



“İNSAN”IN "ARZ'DA (Yeryüzünde) HALİFE”

OLMASININ SEBEBİ…

Melek ve cin sınıfında âfâka yani dışa, çevreye dönük şuur olmasına karşılık; öze dönük, hakikatını bilme istikametinde bir şuur kapasitesi mevcut değildir. Ki bu yüzden insan **"yeryüzü halifesi"** olmuştur.

İnsanların hepsinin, temel yapıları, itibariyle sahip oldukları bir kemâlât vardır ki o da beyinleridir. Esasen beyin kâbiliyeti olarak bütün insanlar, bütün özellikleri ortaya çıkartabilecek özelliklere sahiptirler.

Ancak, her biri değişik kozmik tesirlere ya da orijinal ifadesiyle melekî programlamaya mâruz kaldıkları için; ve de **farklı bilgi genetiğine** sahip oldukları için birbirlerinden ayrılırlar. Ama buna rağmen, neticede hepsi de belirli ilâhî isimler bileşimidirler.

Bütün insanlar, tek tek zât, sıfat, isimler ve fiiller mertebelerini câmi varlıklardır.

Her insan, zât-ı itibariyle Zât-ı ilâhî'ye, vasıfları itibariyle sıfat-ı ilâhî’ye, özellikleri itibariyle Esmâ-ı ilâhî’ye ve nihâyet fiilleri itibariyle de murad-ı ilâhî’ye aynadır.

Kendini ve aslını ve aradaki irtibatı idrâk hâli varlıktaki, yani yeryüzündeki tüm canlılar arasında sadece insana hastır.

Ve bu yüzden de insan **"Yeryüzündeki Halife"** olmuştur!.



“Semâ” nasıl insanın şuur boyutu ise, **“Arz”** da insanın bedenidir!.

**“Biz emâneti yerlere ve göklere arzettik, kabullenmedi; insan kabullendi!”** diyor. (Ahzab-72)

“Emânet” **dediği, işte söylüyoruz ya, “bu beden bize emanettir!”...**

**Ama öbür taraftan da diyor ki**

**“İnni câilun fil ardı Halife!”** (Bakara-30)

**“Biz Arzda halife meydana getirdik”** diyor.

Arz’da halife meydana getirdiği, biz zannnediyoruz *ki şu gördüğümüz Dünya adını verdiğmiz kürede Halife meydana getirdi..*

**“ARZ’da Halife”** meydana getirdi!

Çünkü **Arz’da açığa çıkan kuvveler, Allah’ın sıfatlarıdır!**



EVRENDE DEĞİL….

"ALLAH'IN YARATMASI"YLA,

YERYÜZÜNDE HALİFE!

 İnsanın varoluş gayesi hakkında Kur'ân-ı Kerîm'de şu bilgi vardır:

**“Şüphesiz ki ben YERYÜZÜNDE bir HALİFE meydana getireceğim”** (2-30)

Nasıl "**yeryüzü halîfesi**" oldu insan; onu da şöyle anlatıyor Kitap:

“**Ona bütün isimleri tâlim ettik**” (2-31)

Burada ilk dikkatimizi çeken şey, insanın, “**yeryüzünde**” -kâinatta=evrende değil,- **halîfe**

oluşudur.

Elbette ki her şey "**Allah**" ismiyle işaret edilen’den geliyor.... Ve onun yaratmasıyla var olmuştur!.

Ancak, “seni kim doğurdu?” sorusuna, “beni annem doğurdu” diye cevap veriyorum; “Allah doğurdu” demiyorum!.

Bunun gibi, Yeryüzündeki halife olması da insanın dikkatli bir şekilde incelenmesi gerekli bir konu olarak karşımıza geliyor sanırım!.

Kimin veya neyin, ya da hangi mertebenin "halifesi"?...

Ne kadar "halife"?...

Herkes mi?...

"Halife" olarak yaratılanın "halifelik" görevini yapmaması mümkün mü?...



"FITRÎ HİLÂFET”- HİLÂFET SIRRI

* "Esmâullah"
* "Allah İsimleri"
* "İnsâni Mânâ"
* Halife" özelliği
* "Allah İsimleri" formülünün oluşturduğu program…
* "Halife"lik özelliği sebebiyle insanın bezendiği sınırsız güçler



İNSANIN "HALİFE" OLMASI,

ALLAH'IN 99 İSMİNİN, ÖZ OLARAK VARLIĞINDA   MEVCUD OLMASINDAN KAYNAKLANMAKTADIR

Bu Kâinatı var eden Mutlak Varlık; ki **“ALLAH**” ismiyle O’na işaret edilmiştir İslâm’da, Kurân’da...

Bu varlığı, kâinatta varolan herşeyi, kendi isimlerinin-esmâsının özellikleriyle varetmiştir. Yani hepimizde varolan bütün özellikler, “Allah İsimlerinin işaret ettiği mânâlar”dan kaynaklanmaktadır.

İnsanın yeryüzünde halife olması, Allah’ın 99 isminin mânâsının da mâhiyet olarak-öz olarak insanın varlığında mevcud olmasından kaynaklanmaktadır.



İNSAN,

ALLAH’I ZÂTINDA TANIYABİLME ÖZELLİĞİNE SAHİP OLDUĞU İÇİN “HALİFETULLAH” OLMUŞTUR

 İşte… İnsanın madde yapısı itibariyle ef’al boyutunda yer alması;

İnsanın esma boyutunun tüm mânâlarına câmi varlık olarak ilâhi isimlerin manalarını ortaya koyabilecek bir kapsamda meydana getirilmesi;

Allah’ın 99 isminin mânâsını âşikâr edebilecek bir bir beyin kapasitesiyle var olması yani esmâ boyutunu kendinde bulundurması, kapsamına alması-ihâta etmesi,

zâti vasıflarla varlığının var olması;

 Ve nihayet Allah’ın zâtı ile kaim bir halde mevcut bulunması, Halifetullah olmasına vesile olmuştur.

Cinler, efal boyutunda mevcuttur; esmânın özelliklerini ortaya koyarlar. Ama kendindeki zâti vasıfları müşahede idrâk ve hazmedip yaşayabilme özelliğine sahip değildir.

İşte bu sebepten dolayı insan “**halifetullah**” olarak gerek âfaki noktada, objektif–dışa açılma noktasında, evrenin boyutlarını ve katlarını ihata edebilecek bir güce sahip olmasına karşın, âfâki özelliklere vâkıf olabilecek bir güce sahip olabilmesine karşın, ayrıca enfüsi boyutta yani nefsinde İLÂHİ VASIFLARI -ZÂTİ vasıfları tanıyabilme yetisine istidadına ve kâbiliyetine sahip bir varlık olarak meydana getirildiği için ÖZÜNDE Allah’ı bulma, Allah’ı tanıma, Allah’a ait olma, varlığının Allah’ın varlığıyla kaim varlık olduğunu hissedip yaşayabilme, dolayısıyla Allah’ı zâtında bulup tanıyabilme özelliğine sahip olduğu için Halifetulllah olmuştur.

İnsanın “**cin**”e, “**cin**” adı verilen varlıklara üstün tarafı, işte bu yönüdür.

Bu yönü itibariyle insan Halifetulllah olarak kendini cin veya uzaylı olarak tanıtan varlıklara üstün olmuştur.



“HİLÂFET” SIRRINI OLUŞTURAN

“ALLAH İSİMLERİ”

“HALİFE”  ÖZELLİĞİ,

"İNSÂNÎ MÂNÂ"DIR!

("Allah İsimleri" formülünün oluşturduğu programdır!)

İnsan, **"Halife"** olarak yeryüzünde mevcuttur!.

Ancak, bu **"Hilâfet"** görevine lâyık olan, kendisinde mevcut olan bu **"Hilâfetin**" mânâsını anlayıp, **idrâk** edip, yaşayabilen zâtlar kimler?...

Elbetteki bu konu, üzerinde çok önemle durulması gereken bir konu…

**"İnsansı**"lar türünden olan "***bedeni"*** yönünden değil; kendisinde meydana getirilen "**İNSANÎ**" mânâ yani "**Halife**" özelliği ile ilk "**insan**" olmaktadır **Âdem**!. Bize açılan gerçeğe göre…

"**İnsan**", yani "**Âdem**", yani ilk "**insan**"dır!. "**Âdem evlâdı**" ise kendisindeki **"Hilâfeti"** sezen, hisseden, anlayan, **idrâk** eden ve bunun gereğini yaşayabilendir.



“HİLÂFET” SIRRINI OLUŞTURAN “ALLAH İSİMLERİ” DOLAYISIYLA “İNSAN”IN GAYBI,

“MUTLAK  GAYB”TIR!

İnsan türüne göre gayb başkadır; cin türüne göre gayb başkadır; melek türlerine göre dahi gayb başka başkadır..

Yani, sadece insana "göre" gayb sözkonusu olmayıp, tüm varlık türlerine göre de "gayb" değişik değişiktir... Ki bu yüzden, bu "gayb" türüne "gaybı muzaf" yani "göresel gayb" derler..

Ayrıca, **"B"ilgayb"** ibaresini, "B" sırrına dayalı bir şekilde anlarsak...

Onlar, gayblarında bulunan **"hilâfet"** sırrını oluşturan "**Allah İsimleri”**nin işaret ettiği biçimde, gayblarının, **"Gaybı Mutlak"** olduğuna; bunun asla ve kesinlikle kapsanamayacağına ve kavranamayacağına iman ederler.



**HAKİKATİNDEKİ**

**“**[EL VEKİYL](http://download.ahmedhulusi.org/download/pdf/esma/vekil.pdf)**”** İSMİNE İMAN EDEN,

ALLAH’IN TÜM İSİMLERİNE

(tüm kuvvelerine) DE İMAN ETMİŞ OLUR!

**“**[**EL VEKİYL**](http://download.ahmedhulusi.org/download/pdf/esma/vekil.pdf)**”**->Açığa çıkan her birimin işlevinin gereğini yerine getirmek için gerekeni yapan. Bunun idrakıyla kendisine tevekkül edene sahip çıkarak, onun için en hayırlı sonucu oluşturan. Hakikatindeki **el Vekiyl** isminin özelliğine iman eden, **Allâh**'ın tüm isimlerine (tüm kuvvelerine) de iman etmiş olur! **Halifelik** sırrının kaynağı bir isimdir!



“HİLÂFET” SIRRININ ZUHURU

“HİLÂFET SIRRI”,

ALLAH’A YAKÎNİN NETİCESİNDE

ZUHUR EDER

Öyle ise biz, önce, **tanrı yoktur, tanrılık mefhumu yoktur, sadece Allah vardır,** sırrını anlayacağız...

Sonra, **Allah**`ın ne olduğunu açıklayan **"İhlâs"** Sûresinin mânâsını anlayacağız. Böylece şirkten arınmış olacağız. Ondan sonra **Nefs**imizin ne olduğunu, "**Nefs"**imizin hakikatini anlama yolunda birtakım çalışmalar yapmak sûretiyle "**Nefs"**imizi tanıyacağız.

**"Nefs"**imizi tanımamız neticesinde de;

**"Nefsine ârif olan Rabbına ârif olur"**

Hükmü bizim için meydana gelecek..

Bu meydana gelme birtakım yararlı çalışmalarla,

**"Kişi Allah`a öyle yakîn elde eder ki, Allah O`nun görür gözü, işitir kulağı, tutar eli, yürür ayağı olur"** hükmü ortaya çıkacak; gözümüzde gören, kulağımızda işiten, dilimizde söyleyen, elimizde tutan, ayağımızda yürüyenin Allah olduğunu, **"Ayn-el Yakîn"** ve "**Hakk-el Yakîn**" yaşayacağız...

İşte bütün bunların neticesinde **"Hilâfet sırrı"** bizde zuhur etmiş, **"Halife**" olduğumuzu önce **ilm-el yakîn**, sonra **ayn-el yakîn**, sonra da **Hakk-el yakîn** yaşama lütfuna ve şerefine ermiş bulunacağız.



“HALİFE”LİK GÖREVİ

(“Hilâfet” emâneti)

“HALİFE”LİK GÖREVİNİN

(“Hilâfet” emânetinin) İFASI

ADEM VE NESLİ,

KENDİSİNDEKİ MEVCUT İSİMLER FORMÜLÜNÜN OLUŞTURDUĞU PROGRAM YÖNÜNDEN “FITRÎ HİLÂFET” GÖREVİNİ YERİNE GETİRMEKTEDİR

Esasen burada iki ayrı mânâ söz konusu:

Birinci mânâ; **fıtraten halife** olarak meydana getirilmiş olan Adem ve neslinin, farkında olmadan veya farkederek bu görevi yerine getirmekte olduğudur! Yani, her insan esasen, kendi kapasitesi oranında bu **fıtrî** "**Hilâfet**" görevini yerine getirmektedir.

Çünkü her insan, **Allah isimlerinin bileşiminden** meydana gelmiş olduğu için, yaşamının her anında bu **esmâ bileşiminin gereğini** yerine getirmede; böylece de o esmâ bileşimi yönünden; daha doğrusu kendisindeki mevcut isimler formülünün oluşturduğu program yönünden **"hilâfet"** görevini yerine getirmektedir..

**"Adem`e bütün isimleri tâ'lim etti"** (2-31)

Âyetinde, bize göre, **"isimler**" sözcüğü ile işaret edilen anlam **"Esmâullah"**, yâni "**Allah`ın isimleri"**dir! Çünkü, insan var olana kadar mevcut olan bütün varlıklar, sadece belirli **Allah isimlerinin mânâlarıyla** var olan varlıklardı.

Meselâ; bir kısım melekler, **"Subbûh"** ve **"Kuddûs"** isimlerinin mânâlarını izhâr için vardır.. Bir kısım melekler, **"Cebbâr"** ve **"Kahhar"** isimlerinin mânâlarını izhâr için vardır.

Bunlar gibi sayısız melekler, yani bizim gözümüzün göremediği sayısız varlıklar, hep, çeşitli isim bileşimlerinin anlamlarını ortaya koyabilmek, âşikâr edebilmek için vardır.

Kezâ, insanlardan evvel yeryüzünde yaşamakta olan **"Cin"** adıyla belirtilen veya günümüzde bazılarının tâbiriyle **"Uzaylılar"** diye bilinen varlıklar dahi, gene belirli sayıda isimlerin neticesi olarak; sınırlı sayıda ilâhi isimlerin ortaya çıkış şekli olarak vardırlar; ki bu **"kısıtlılık"** dolayısıyla "**Hilâfete**" nâil olamamışlar,  **yeryüzünde** **"Halife"** seçilmemişlerdir!

İşte, bu gelişimin sonucu olarak Adem, 99 olarak kabul edilen isimlerin mânâsını ortaya koyabilecek bir biçimde meydana getirilmiş; bu isimlerin mânâsını ortaya koyabilecek bir biçimde tesbih etmiş ve bundan sonra da **"Halife"** seçilmiştir.



"HALİFE"LİK İDRÂK VE YAŞANTISININ DÜNYADA ELDE EDİLECEĞİ GERÇEĞİ

(“Hilâfet Sırrı”na lâyık olabilme)

İNSANIN  “HİLAFET SIRRI”NA LÂYIK OLMASI İÇİN,  BİR BİLİNÇ VARLIK OLDUĞUNA İMAN ETMESİ VE GEREĞİNİ YAŞAMASI GEREKİR

**Şimdi, burada üzerinde ibret alınması gerekli bir nokta vardır. O da şudur:**

"**İnsan**"da, onun varlığını oluşturan Mutlak Varlık **"Allah"ı müşahede edememenin** sonucu, **İblis** gibi "**lânet**"lenerek **tardedilmek**tir!

Kim ki, "**İnsan**"a baktığı zaman onu "**Allah"tan ayrı bir varlık olarak görür; onda ilâhi esmânın zuhûrunu müşahede edemezse; ondaki varlığın, Hakk`ın varlığı olduğunu anlayıp, değerlendiremezse**"; bu yanlış değerlendirmesi yüzünden "**İblis**" yani "**şeytan**" hükmüyle yaşamını sürdürür!

İnsanın insana bedenen secde etmesi kesinlikle câiz değildir! Hazreti **Rasûlullah**, **insanların kendisi gelirken bile ayağa kalkmalarına müsaade etmemiş, bunu yasaklamıştır**. Kendisi için başkalarının, ayağa kalkmasına, hele secde etmesine müsaade edenler, **Rasûlullah** aleyhisselâmın yolundan sapan kişilerdir.

Ancak..

**Bâtın**da "**insan**"a "**secde**" etmeyen de "**Allah`ı inkâr**" ederek "**gerçeği örten**"lerden olur! "**Teşbih**"in hakkını vermemiş olur.

**"Çün bildin mü`minin kalbinde Beytullah var,**

**Niçin izzet etmedin, ki ol evde ALLAH var?.**

**Her ne var Âdemde var; Âdem`den iste Hak`kı sen!**

**Olma İblis-i şakî, Âdem’de sırrullah var!"**

Öte yandan **Zâhir**de **"insan**"a "**secde**" eden ise yine "**Allah`ı inkâr**" ederek **"gerçeği örten"**lerden olur! "**Tenzih**"in hakkını geri bırakmış olur..

"**Halife**" olarak yaratılmışken, kendi varlığındaki bu yüce nimetten gaflete düşer; yalnızca karşısındakinde görüp kendindekinden perdelenmek sûretiyle, Hıristiyanların Hazreti **İsa**`ya karşı olan durumuna düşer; ve neticede "**Halife**"lık kemâlâtından mahrum kalır.

Eğer daha da gaflet ederse, karşısındaki "**insan**"da **O**`nun varlığını göremezse, bu defa da **cin** seviyesine düşer, **şeytan** seviyesine düşer ve böylece de tamamen bedene dönük değerlendirmeler içinde yiyip, içip, zevkedip,

**"Belki de onlar hayvanlardan da daha aşağıdadırlar"** (7179)

şeklinde hüküm yer!



**İnsan** (*insanSI değil*), yeryüzünde “**halife**” olarak yaratılmıştır. Yaratılmışların en şereflisi olmak mertebesine “**hilafet**” sırrına lâyık yaşam sürmesi şartıyla ulaşacaktır!. “**Hilafet**” sırrına lâyık olması ise ancak ve ancak **kendisinin bir beden değil bilinç varlık olduğuna iman etmesi**; bedeninin bir süre sonra ebeden terk edilip asla bir daha dönülmeyecek bir yapı olduğuna kabul etmesi; bu idrâkin kendisinde yakîne dönüşmesi; ve bilinç boyutunda iman ettiği Rasulullah’ın yolunda, fiilleriyle, **O**’nun amacına uygun şekilde yaşamasıyla mümkün olur!.

Aksi halde bedenini tanrı edinip bedenine kulluk etmesi dolayısıyla **haddi aşanlardan olarak, Allah onu sevmez**!. Allah katından tard edilmiş iblis durumuna düşer!. **Mâneviyat ve ruhaniyetin tüm kapıları yüzüne kapanır!.** Böylece birkaç yıllık bedeni dürtü ve zevkleri uğruna ebeden Allah’tan ayrı düşmüşlüğün perişanlığını yaşar!

Dün yaşadığı pişmanlıklardan ders almayan, bugünü değerlendiremez ve yarın yeni pişmanlıklar yaşamaya kendini mahkûm eder!.



“HİLÂFET”İ YAŞAYABİLMENİN YOLU,

ÖNCE HAKİKATİNİ TANIMAK VE YAŞAMAKTAN GEÇER. BUNUN DA YOLU İLİM VE ZİKİRDİR

İnsanın, **Allah`ın güzel isimlerinin mânâsından yaratılması** şu sonucu getirir;

**İnsan, yok olmaksızın, sonsuza dek yaşamına devam edecektir!. Değişik boyutlardan ve aşamalardan geçerek!.**

İşte bu süreç içinde, insan, kendisindeki **Allah**`ın bahşi olan **"hilâfet"** kökenli özellikleri ne kadar tanır ve ortaya çıkartırsa; gereğini dünyada yaşarken hissedebilirse; daha sonraki boyutlarda da o nisbette hayatı kolaylaşacak, sıkıntılı olaylardan kendini kurtarabilecektir.

Buna karşın, ne kadar kendi hakikatını bilmekten mahrum yaşarsa, o oranda yaşamı cehenneme dönecek, yanışı belki de hiç son bulmayacaktır!.

İster kadın olsun ister erkek, insan olarak "**hilâfet**"ini yaşayabilmenin yolu da öncelikle kendi **"Hakikat**"ını bilmekten, tanımaktan, gereğini yaşamaktan geçer!. Bunu en kolaylaştıran yol da **İLİM ve ZİKİR’**dir!.

İlmi değerlendirecek olan **beyin, zikirle kapasitesini arttırabilir**. Ve o nisbette de **"Hakikat**"ını farkederek **"ALLAH AHLÂKI ile AHLÂKLANIR**".



"HİLÂFET" EMÂNETİNİN İFA EDİLMESİ

"DERİN TEFEKKÜR VE MUHAKEME GÜCÜ" İLE YERİNE GELİR

İnsan, Yeryüzünde ‘**’Allah’ın halifesi**’’ olmak üzere varedilmiştir!.

**‘’Biz, emaneti yerlere ve göklere arzettik.**

**Onlar kabullenemedi. İnsan bu emaneti yüklendi.’’**

Âyetinde belirtilen emanet, ‘’**hi**l**âfet’**’ emanetidir ki, bu emanetin ifa edilmesi, hakkının verilmesi, ‘**’derin tefekkür ve muhakeme gücü** ‘’ ile ancak yerine gelir

Şayet insan kendi özelliklerinin, ilâhi vasıfların kendisindeki varlığıyla meydana geldiğini bilmezse; kendisindeki bu derin tefekkür gücünü kullanmazsa, muhakemesini kullanmazsa; yaşamdan örnekleme yönüyle aldığı kesitsel algılama fonksiyonlarını gerektiği gibi değerlendiremezse, varlığın aslını ve orijinini müşahede edemez.



 “HALİFE” OLARAK YARATILMAN SEBEBİYLE BEZENDİĞİN SINIRSIZ GÜÇLERİ İSRAF ETME!

Sen, **“ALLAH’IN YERYÜZÜNDE HALİFESİ”** olarak yaratıldın...

**“ALLAH”**ın bütün isimlerinin mânâları ile bezendin...

Şimdi sen kendini bu madde dünyasında bulman hasebiyle, sonunda çürüyüp yok olacak bir beden olarak düşünme; ve böyle düşünmek suretiyle **“nefsine zulmetme”!.** Kendindeki **güçleri “israf” etme!.**

Dünyanın ve dünyevî değerlerin şartlanması içinde, dünyada bırakıp gideceğin şeyler için, kendindeki o sınırsız üstünlükleri mahvetme!.

**Bak âyetlerde nasıl uyarılıyorsun:**

**“Biliniz ki, dünya hayatı bir oyuncak, bir eğlence, bir bezenme ve aranızda öğünmedir!. Dünya hayatı ancak aldatıcı ve mağrur edici şeylerdir.”** (57-20)

**“Yeterli şekilde kıyâmet gününe hazırlanmamış olan, o günün korkunç azapları karşısında karısını, kardeşini, akrabalarını ve yeryüzünde olan şeylerin hepsini fidye olarak vermek ister, ki böylece kendini kurtarabilsin!.”** (70-11/14)

**İnsanlar uykudadır, ölünce uyanırlar**!. Dolayısıyla, dünya hayatı, geçtiğiniz âlemde, sizin için bir rüya gibi olacaktır... Öyle ise **ölmeden önce öl;** ki, uykudan dünyada iken uyan!. Gerçekleri gör ve o gerçeklere göre yaşamını düzenle!.

Dünyada bırakıp gideceğin, öbür âlemde senin için hiç bir değer ifade etmeyecek şeylere enerjini boş yere harcayıp, sonradan telâfi edemeyeceğin israfın yüzünden pişmanlıklara düşme!. Kendini bu beden kabul edip, sadece bedene dönük bir biçimde yaşamak hüsrandan başka bir şey getirmeyecektir... Oraya gidip gerçekleri gördükten sonra, “keşke dünyaya geri dönüp, yapmadıklarımızı yapma imkânımız olsa!” dersiniz, ama bu asla mümkün olmaz!.

Nitekim bak **Kur'ân-ı Kerîm bunu nasıl anlatıyor:**

**“O gün Cehennem mahşer yerine getirilir; o gün insan bütün yaptıklarını hatırlar; ancak bu hatırlayış hiç bir fayda sağlamaz.**

**-Keşke bu hayatım için bana fayda sağlayacak şeyler yapsaydım!. der...”** (89-23-24)

**“Biz sizi yakın olan sıkıntı ve azaplara karşı uyardık!. O gün kişi yaptıklarının neticeleri ile karşılaşacaktır. Bu gerçekleri inkâr edenler ise şöyle diyeceklerdir:**

**- Keşke toprak olsaydım!.”** (78-40)

“ALLAH”ın vasıfları ile vasıflanmış, O'ndaki mânâlarla bezenmiş olarak; var sandığın izâfî - göresel “benliğini”, yani var kabul ettiğin “vehmi benliğini” terk et, şuurundan kaldır ki; gerçek “BEN”liğine eresin!.

Şâyet, var kabul ettiğin, var ZAN ettiğin, şartlanmalar dolayısıyla "var" diye düşündüğün benliğini, belli bir ilim ile kaldırabilirsen, **“Benlik” perdesinden kendini kurtarabilirsen,** bunun ardındaki gerçek **“BEN”**liğe **erebilirsin!.**”

Bu meâldeki uyarıları yapan Hazreti **Muhammed** (salla'llâhu aleyhi ve sellem) paralelinde, evliyaullah da şöyle demiştir:

**“Kaldır “ben”liğini aradan, ortaya çıksın Yaradan!.”**

Aslında bu ifade, “**Nefsine ârif olan Rabbine ârif olur**” hadîsinin açıklamasından başka bir şey değildir.



"HALİFE”LİK ÖZELLİĞİ

VE “Mİ’RÂC” ZORUNLULUĞU

İNSANIN “HAKİKAT”İNE EREREK

“HALİFETULLAH” OLABİLMESİ İÇİN, ÖNCE

“MİRAC” YAPMASI ZORUNLUDUR

Bir insanın, "Halife" olmasını idrâk etmesi için önce, geniş kapsamlı bir bilgiye-ilme ihtiyacı vardır!.

 

**Hakikat** noktasını idrak ettikten sonra; ikinci aşama olarak bunu **yaşamına da sokabilirsen**, bu defa **vehmin üzerinde tasarruf eder**, diğer birimlerde açığa çıkmayan hâlleri ve fiilleri yerine getirebilirsin.

Demek ki, **Vehim,** kişinin, var olmayan varlığını kabul etmesini doğuruyor ve bu kabulden, bu **zandan** dolayı da kişi bedenselliğe, birimselliğe dönük bir yaşam içinde oluyor!. Bu da onun **vehmin** kaydında olmasından ileri geliyor...

Kişi, bundan dünyada yaşarken kurtulamazsa, fiziki ölümle birlikte ebediyyen kurtulma imkanı da kendisi için kalmıyor!.

Oysa, **Kurân’**ı tetkik eder, **Rasûlullah Aleyhisselâm**`e kulak verirsek; **O** bize, dünya hayatının geçici olduğunu, belli bir süre sonra dünya hayatında bir daha geriye dönme ihtimali olmaksızın ayrılıp başka bir boyutta yaşamımıza devam edeceğimizi; bedene, birimselliğe dönük şeyler peşinde koşarak, ömrü boşa harcamanın **israf olduğunu**; bizim, Allah için yaratılmış olduğumuzu; o ilâhi hakikatı anlamak, hissedebilmek, yaşayabilmek için "**Halife**" olarak varedildiğimizi; dolayısıyla, bu sahaya dönük yaşam ve çalışmalar içinde olmamız gerektiğini bize sürekli olarak vurgulamıştır...

İnsanın, **hakikatına** ererek "**Halifetullah**" olabilmesi için de önce "**Mİ`RÂC**" yapması zorunludur...



“HALİFE” ÖZELLİĞİNİ

“AYNA”DA SEYRETME...

“HALİFE” OLMA ÖZELLİĞİ

“AYNA”DA SEYREDİLEREK TANINIR…

Gerçeği idrâk ederek, **"insan**"lık ve "**halife"**lik şeref ve haysiyetine ulaşmak isteyenler, şunu âcilen ve zorunlu olarak idrâk etmelidir ki; mukallitten ders alınmaz ve TAKLİDLE HAKİKATE varılmaz!.

 

(Soru: İnsan-ı Kâmil isimli eserde; “Hak denilen yüce Zât, "**Allah**" ismini, insana ayna yapmıştır”.. diye yazılı... Bunu açıklar mısınız?.)

İnsan, aynası olmadan kendini görebilir mi? Aynaya bakarak insan, kendini tanır!.

İnsan, Allah'ın yeryüzündeki halifesi ise; kendindeki halife olma özelliğini de bir aynada seyrederek tanımak zorundadır!.

Kişide kudret sıfatının açığa çıkması ayrı şeydir... İlim sıfatının açığa çıkması çok çok ayrı şeydir!..

Kendini tanımak, hakikatını bilmek ancak ilim sıfatının açığa çıkmasıyla mümkündür... İlim sıfatının açığa çıkması da topluma dönük olarak; Muhammed aleyhisselâm ile gerçekleşmiştir.



ZÂTEN ÂŞİKÂRDIR YARADAN...

BU GERÇEĞİ GÖRÜP ANLADIĞIN ZAMAN,

‘’HALİFE’’ AYNASINDA KENDİNİ SEYREDEN,

ALLAH OLMUŞ OLUR!

Bir insanın, "**Halife**" olmasını **idrâk** etmesi için önce, geniş kapsamlı bir bilgiye, ilme ihtiyacı vardır!

Günümüzde bu, kısmen kolaylaşmıştır. Çünkü, eskiden mecaz yollu anlatılan pekçok şey, bugün bilimsel olarak açıklanıp izah edilebilmektedir.

Biz, gözümüzü bu bedende açıp, bu bedenin algılama kapasitesi sınırları içinde yaşam verilerini elde etmemiz yüzünden, doğal bir biçimde, kendimizi bu beden kabullenmekteyiz.

Dolayısıyla da gözün görme sınırları içindekilere "**var**", gözün görme sınırları dışında kalanlara da, "**yok**" diyoruz.

Kezâ, kulak veya diğer algılayıcı organların kapasiteleri için de böyle...

**Oysa varlık, gerçekte, bölünmez, parçalanmaz, tek bir tümel yapıdır!**

Eğer beş duyu verilerini sadece varlık kesitinden alınmış örnekler olarak kabul edip, ilim gözü ile, basiret gözü ile mevcudata bakarsak, bırakın daha derinlere inmeyi, atom boyutunda bile atomik bir bütünlük olarak karşımıza çıkar.

Çünkü , sizin vücudunuz atomlardan meydana gelmiştir.

İçinde soluduğunuz hava atomlardan meydana gelmiştir.Dolayısıyla, bütün bu atomlardan ibaret olan, içinde yaşadığımız ortam, tek bir homojen kütledir.

Yani, varlık daha atom boyutunda, **tümel tekil yapıya döner!**

Kaldı ki, atom boyutu dahi, bizim beş duyuya dayalı ilim verilerine göre verdiğimiz bir hükümdür.

Eğer bu boyutun da altına doğru ilmimizle ilerlersek, o zaman görürüz ki bütün kâinat, eni boyu-şekli-ağırlığı-mekânı-varlığı olmayan sonsuz sınırsız, Tek bir yapıdır.

İşte bunu **idrâk** edebilirsek anlarız ki, ben, sen, o, biz. siz, onlar, bunlar, şunlar yok! Tek bir varlık var. Yalnızca, "**Ahad olan Allah**"!

Bunu da müşahede ettikten sonra, eğer düşünmeye devam edersek, o zaman da şunu görürüz;

**Ahad olan Allah, kendisine ait sayısız mânâları dilediği şekilde seyr için, esmâ terkiplerinden oluşan sayısız formüllü mânâ kesitlerini algılayıcı varlıklar meydana getirmiş; ve o varlıklarda da algıladıkları nesnelere uygun mânâları oluşturmuştur.**

**Kâinatta var olan ana yapı, kendisini algılayan algılama aracının kapasitesine göre, özel bir kesitsel yapı olarak algılanır.**

**Gerçekte ise varolan sadece ve yalnızca Allah`ın vechidir!**

Yani, basit bir ifade ile söyleyelim;

**Senin gözüne göre "var" olan, başka sınırlar içinde algılama kapasitesine sahip olan bir göze göre "yok"tur!**

İşte bunu anlayıp, hissedip, **idrâk** edip yaşayabilirsek o zaman ortaya şu çıkar:

**"Var"** olan, "**BÂKÎ"** yalnızca **"Allah"** olduğuna göre, **"sen"** hiçbir zaman var olmamışsın! Hep var olan, **O** idi! **O**`dur! **O**, olacaktır!

İşte buna işaret olarak demişler ki:

**"Kaldır kendini aradan, ortaya çıksın Yaradan!"**

Zaten, âşikârdır **Yaradan**; **Gören**`e!

Bunu anladığın zaman, hakkıyla **"Halife"** olursun... Hattâ ve hattâ...

**Halife** aynasında kendini seyreden, **Allah** olmuş olur! O isim altında kendini seyretmekte olan, kendinden kendine tecelli etmiş olan, **Allah** olur!



 “HALİFE” MUHAKKİK…

“Halife” olma bilinci…

“HALİFELİK” YAŞAMI

("Hilâfet" sırrına lâyık olabilme)

VE YAŞAMA BAKIŞ AÇISI

**Allah,** "**insan**"ı, **yeryüzünde** **"halife"** olarak yaratmıştır.

Bu **Kur`ân-ı Kerîm**'de açıklanan kesin gerçektir!

Acaba biz insan olduğumuza göre **"Halife**" oluşumuzun bilincinde miyiz?

**Ne yönümüzle ve ne kadarıyla "ALLAH" adıyla işaret edilenin "Halifesi"yiz acaba?..**

**Yeryüzünde ne kadarıyla "halifesi"yiz, "ALLAH" ismiyle işaret edilenin?**

**"Halife**" ne demektir?..

Bunun yaşamı nasıl olur?..

Nasıl **"Halife"** olduğunun bilincine erer kişi?..

**"Halife**"lık bilincine eren kişinin yaşamı ve yaşama bakış açısı nasıl olur?..

Herhalde bu türden daha pek çok soru aklımıza takılabilir.

İşte bu konuya bir miktar açıklık getirmek amacıyla aşağıdaki bilgi kırıntılarını size takdime çalışacağım…

Başarılı olursam, elbette ki lûtuf ve inâyet Allah`u Teâlâ’nın kereminden; hata ve kusurlar da terkibimin kapasitesinin yetersizliğinden!

Allah kolaylaştıra!



“HİLÂFET”İ

TAM HAKKIYLA YAŞAYABİLME HÂLİ

* "Abdiyyet" sırrı
* "Halife-i Tam"

 Konuyu dağıtmayalım, fakat **Abdullah** isminin, "**Hilâfet**"le çok yakın bir alâkası var. Çünkü, **"Abdiyyet"** sırrı da, **"Abdullah"** ismi ile târif edilir ki, **"Halife-i Tam"** diyelim...

Esasında, bütün insanlarda bu özellik var, ama bu **"Hilâfet**"i tam hakkıyla yaşayabilme hâli, **Abdullah** ismiyle tanınan, **Abdiyyet** sırrı`na ermiş kişiye aittir



GÖKTEN İNECEK BİR HOKUS-POKUS DEĞNEĞİ, SİZİ “HALİFE” YAPMAYACAKTIR…

ÇÜNKÜ BU,

BİR YAŞAM VE BAKIŞ AÇISININ ADIDIR!

İnsanın yeryüzünde varoluşunun amacı hilâfetinin hakkını vererek yaşamasıdır…

**Halife oluşunu değerlendirebilmek ise, kendi hakikat ve orijinini farkedip; gereğini hissedip-yaşamakla mümkündür…**

İnsan öncelikle Allah”a “**halife”** oluşunun hakkını vermek için yaratılmıştır; elbette buna fıtratı müsait olan “**insan**”lar!.

İkinci olarak da ebedi yaşama, ancak bu dünyadaki bedensel ve beyinsel şartlarla hazırlanılabileceği gerçeği nedeniyle, bu dünyada varolmuştur....

Şu bildiğimiz maddi güçler ötesinde, **ilâhi güçler, hepimizde mevcut!.**

Yok; ben sadece et-kemikten ibaretim; dersen, sen bu güçlerin hiç birini bilip, bulup, ortaya çıkaramazsın...inkârın, seni bu güçlerden mahrum bırakır!.

Buna karşın, “**mademki böyle deniyor, bu güçler bende var, inanıyorum**” deyip de bunları araştırmaya, bu yolda çalışmaya başlarsan, bunları peyder pey ortaya çıkarırsın, başarırsın...

Bu güçlerin en başında **ilim gücü** gelir.

**“İnsan” olan, fıtratındaki “HALİFE” olma istidat ve kabiliyetiyle, bunun gereğini yaşamak ve bu özellikle bu dünyadan ebediyet boyutuna intikal etmek için yaşar...**

**“İnsan” olarak yaratılmış olan, “Allah” ahlâkıyla ahlâklanmış ve Allah değerlendirmesiyle varlığı ve yaratılmışları değerlendirir bir şekilde “HALİFE”liğinin gereği için yaşar...**

**İlim, gereği yaşanmak için ARAÇTIR!**

**Hilâfetini yaşayabilmek ise AMAÇTIR!**

**Halife olarak yaratılmış insan için tek amaç da bütün engelleri aşıp, bunu yaşayabilmektir**…

**Hilâfet, gördüğünü kayıtlamamak,sınırlamamak ve sınırsızlıktan nasip almaktır**!

**Halife,her an sınırsız ve kayıtsız olanın ahlâkıyla ahlâklanmış olarak Halife olmuştur!**

Bütün varlıkların ve dolayısıyla cinlerin hakikatı, alt boyutu melekler olması hasebiyle; cin için ne kadar, “melektir” denebilirse; insan için de o kadarıyla halifetullah denebilir...

**İnsan, kendi derûnundaki melekiyet boyutuna ermeden; “ALLAH”ı bilmesi kesinlikle mümkün değildir!.**

**İçinde yaşadığınız SİSTEM ve DÜZEN, Allah ahlâkının eseridir!.**

**Bildirilen Din’e göre, kişi yeryüzünde “Halife” olarak yaratıldığı için, ötede bir tanrı aramaktan vazgeçmeli, “Allah” adıyla işaret edileni kendi derûnunda keşfederek bunun sonuçlarını yaşamalıdır.**

**Ne kadar “Allah ahlâkı” ile bütünleşmiş ve o bakış ile varlıkları ve yaşamı değerlendirebilmiş iseniz; o nisbette de “halife”siniz demektir!.**

**İnsanın hilâfetinini yaşayabilmesi, doğup yaşadığı bölgenin şartlanmaları-duyguları ve değer yargılarından arınıp, “Allah ahlâkı ile ahlâklanmasından” geçer…**

**Gökten inecek bir hokus-pokus değneği sizi “halife” ya da “veli” yapmayacaktır; çünkü bunlar bir yaşam ve bakış açısının adlarıdır…** Eğer bu yaşam ve bakış açısı sizde yoksa, altın varakla bu kelimeler yazılıp etiketlenseniz, gene de ne olduğunuz gerçeğini değiştiremezsiniz!.

Lütfen kendinizi kandırarak, hayali beklentilerle “**nefsinize zulmetmeyin**”!.

**Size ulaşacak şey ilimdir, şefaattir!.**

**Siz o ilmin gereğini yaşam tarzı edinerek kendinizi geliştirebilirsiniz**…

Akıllı insan, kendini geliştirmeye uğraşır… Etrafla uğraşarak vaktini boşa harcamaz!… Bildiğini paylaşmak ise farzdır!… Tebliğ farzdır… İnsanlara bilgiyi verdikten sonra, onları herhangi bir şeye zorlamamak da öyle!…

Öyle ise, her birimize düşen, hayale kapılmadan, gerçekçi biçimde ilmi değerlendirmek; insanları putlaştırmadan, yalnızca bir dost kabul ederek, uyarıları dikkate almak; kendi mesûliyetlerimizi başkasının sırtına yükleme hayalinden vazgeçerek, kendi yolumuzu kendimizin çizerek, yalnızca yaptıklarımızın sonucuna ulaşabileceğimiz gerçeğini kabullenebilmektir…

**Yarın zorunlu olarak terkedeceğin herşeyi bugün şuur boyutunda ihtiyarınla terketmedikçe, onlardan bağımsızlığını elde etmedikçe gerçek kimliğine ulaşamazsın!.**

İnsan bedeni kullanan bazı beyinler ise, bu amaçtan farklı bir çizgide, yalnızca daha iyi yemek-içmek-çiftleşmek-uyumak-ve sürekli, bir şeylere sahip olmak amacıyla beynini kullanıp, gününü bu doğrultuda harcar!.

İdraksızca, şartlanmalara dayalı olarak belki arasıra namaz kılıp, oruç tutup, sadaka-zekât verip, gününü bedensel arzularını tatminle geçirir...

Beden boyutu da ebedîdir; biyolojik-ruhsal-nursal beden şeklinde; bunun yanısıra şuur boyutunda kişinin şuurunun erdiği idraktaki düşünsel boyut da ebedidir..

Ama “**İnsan**” olarak yaratılmış olan, bunlarla beraber, **“Allah” ahlâkıyla ahlâklanmış ve Allah değerlendirmesiyle varlığı ve yaratılmışları değerlendirir** bir şekilde “**HALİFE”**liğinin gereği için yaşar...

**Ne mutlu “ALLAH” “RASÛLÜ” Muhammed Mustafa’nın ümmeti olup, onun ilmi gereğince yaşayıp yolundan yürüyenlere!**



LEVVAME VE MÜLHİMENİN BUHARLAŞAN SULARINDA CAN VERME SAVAŞINDA OLANLAR...

MARDİYE OKYANUSUNDA

 “GÖRÜR GÖZÜ, İŞİTİR KULAĞI, SÖYLER DİLİ..” OLARAK

 TAHAKKUK EDEN ZÂT

 Karasabana bağlı beygirin peşinde tarla süren çiftçi ile; yarış atıyla hipodromda yılın yarışında birinciliğe oynayan jokey!…

Cebinde kum saati ile dolaşanla, atomik saat kullanan!

Traktör üstünde 20 kilometre hıza çıkınca, kendini dünya yarışçısı sanan garibim ile; dünya çevresinde uzay mekiği ile tur atıp, oradan yeryüzündeki insanın yüzündeki sivilceyi fotoğraflayan adam…

**“Demişki”lerin dedikodusuyla gününü tüketirken kendini âlim, ârif, veli, müceddid, mehdi, peygamber sanan mukallit ile; ‘’görür Gözü, işitir Kulağı, söyler Dili’’ olarak tahakkuk eden, sıfat mertebesi mazharı Zât!…**

***Mukallit…***

**Muhakkik!**

**Levvame ya da Mülhimenin buharlaşan sularında can verme savaşında olanlarla; Mardiye Okyanusunda hayat sıfatıyla Hayy, İlim sıfatıyla Alim, Mürid isminin işaretiyle İrade sıfatı mazharı; Kudret sıfatıyla tahakkukta olan; Semî ve Basîr’in mazharı olarak en ince detayına kadar gerçeklere muttalî olan zât…**

Çöldeki çadırından, kırbasındaki yıllanmış kurtlu suyu, Bağdat’taki “**Halife**”ye armağan götürmek isteyen mukallit; ve Dicle’nin kıyısındaki sarayında yaşayan **“HALİFE” Muhakkik**!.

**Ne zaman bilgi dedikodusunu terk edip, “Allah’a firar edin!” çağrısına uyacağız?.**



SİLÂHLI BİR HALİFE DEĞİL…

* "ALLAH HALİFESİ"…
* "ALLAH VELİSİ"...
* "ALLAH KULU"!

Sanmayın ki Halife eline kılıç veya makineli tüfek veya füze alıp da bir koltuğa oturan…

**Böyle bir halife gelmeyecek!.**

İnsan kendi özündeki Allah’ı bilip bulup o güzelliği yaşayabildiği anda Allah’ın Halifesi olarak yeryüzünde adım atacak. Ve bu yüceliğe erişmiş olarak İslâm’ın diliyle **VELİ** olarak ölümötesi yaşama geçecek.

 **Halifenin özelliği odur ki**, (silâhlı halife değil!!!) **ALLAH HALİFESİ** yani **ALLAH KULU!**

**Beşeri duygulardan, beşeri değerlerden arınmış, Hz. İsanın tabiriyle insan gibi düşünen değil varlığındaki Allah’ı bulup Onun varlığa bakışıyla bakabilen!.**

**Halife karşısındakini kendisinden fazla seven ve karşısındakine kendinden fazla değer verendir, onlarla birşeyleri paylaşandır.**

Onun için **sevelim ve BİR olduğumuzun farkına varalım!**.



“HİLÂFET” GÖREVİ

VE KADIN…

KADIN DA,

İLÂHİ ÖZELLİKLERLE (“Halife” özelliği ile) BEZENMİŞTİR

 Her dem geçerli olan bir hakikat vardır ki, insan olanı ilgilendirir yalnızca..

Bu da “İNSAN” olanın “**en şerefli mahlûk”** ve “**yeryüzünde halife**” olarak yaratılması gerçeği...

Burada çok önemli bir nokta, erkeklere ve **kadınlara** çok büyük müjde var... **Ben erkekleri Halife olarak yarattım**, demiyor!.

Âyet-i Kerime`de, “**Ben insanı yeryüzünde Halife olarak var ettim!.”** diyor...

Öyleyse, **“Halife”** olma, yani ilâhi özelliklerle bezenmiş olma hali, her bir insana verilmiş!.



KADIN VE ERKEK,

“ALLAH’IN HALİFESİ” OLMA YÖNÜNDE EŞİTTİR

Şimdi, İnsanın Halifeliği’nden bahsetmişken burada bir noktaya daha açıklık kazandırmak istiyorum.

**Dikkat edin, Kurân’daki âyette; “Biz insanı Halife olarak yarattık”, veya “Biz sizleri yeryüzünde halifeler olarak meydana getirdik”, derken kadın ve erkek ayırımı yapmamıştır.**

**Yani, Allah’ın Halifesi olma yönünde, erkek ve kadın eşittir! Her ikisi de Allah’ın Halifesi olma kemâlâtına sahiptir.**

Bu sebepten dolayı da kadının erkekten 2. derecede olması veya 2. düzeyde, 2. sınıf mahlûk olmasından söz edilemez.

**Çünkü Allah, “Biz sizi yeryüzünde Halife olarak yarattık” derken kadın ve erkek ayırımından sözetmemiştir!.**

Asliyyeti ve mâhiyeti itibariyle kadın ve erkek, “Hilâfet” bahsinde eşit özelliklere sahiptir!



KADIN DA,

ÖZÜNDE ALLAH’I BİLİP BULDUĞU NİSBETTE

“HİLÂFET” GÖREVİNİ YAPAR

Siz son bir müjde vereceğim belki dikkatinizi çekmemiştir diye.

Kurân’da “yeryüzünde halifeler olarak sizi yarattık diyor.

Dikkat edin erkeklerin dünyasından bahsetmiyor âyet!.

Halife vasfıyla vasıflanmış hanımlarımız erkeklerle aynı

Hanımlarımız da Allah’ın yeryüzünde halifeleridir.Özlerinde Allah’ı bilip buldukları nisbette bu Hilâfet görevini yaparlar!.



KADININ

“SİSTEM”İ KAVRAYIŞINI ETKİLEYEN FİZİKSEL ÖZELLİK

|  |
| --- |
|  |

(Soru: "**Yeryüzünde halife yaratacağım**" Âyetindeki halifeyi hem kadın, hem erkek için mütâlâa ettiniz. Ancak , Allah Rasûlü; "**Kadınlar sizin dininiz eksiktir"** diyor. Acaba bir tezat mı var?

“**İnsan**”ın “**halife”** olarak yaratılması sözkonusudur... Ama “**Halife**” olarak yaratılmış insanların bir kısmının, bunun çeşitli sebeplerle hakkını verememesi de elbette sözkonusudur... "**Dininiz eksiktir**", ifadesini her ne kadar belirli zamanlarda namaz kılınmaması veya oruç tutulmaması diye anlıyorlarsa da... Ben bunu, “**Allah Sistemini yeteri kadar anlayamama, düşünememe”** olarak algılıyorum...



(Soru: Kadınların dininin eksikliği ibadet yönüyle değilse hangi yönüyledir?...)

Din=Sistem diye olaya bakarsak, **sistemi kavrayışları** anlamı çıkar ki, bu da, beyinlerini etkileyen östrojen hormonunun ağırlığındandır!.

Bu açıklama, kadını aşağılama veya küçük görme anlamında söylenmemiş; **sistemin bir özelliğinin** farkedilmesi amacıyla işaret edilmiştir.



“HALİFE”LİK KEMÂLÂTINDAN

MAHRUM KALMA…

"HALİFE" ÖZELLİĞİNİ OLUŞTURAN İLÂHİ GÜÇLERİ İNKÂRI, İNSANI BU GÜÇLERDEN MAHRUM BIRAKIR

İnsanın yeryüzünde varoluşunun amacı hilâfetinin hakkını vererek yaşamasıdır…

**Halife oluşunu değerlendirebilmek ise, kendi hakikat ve orijinini farkedip; gereğini hissedip-yaşamakla mümkündür.**

İnsan öncelikle Allah”a “**halife”** oluşunun hakkını vermek için yaratılmıştır; elbette buna fıtratı müsait olan “**insan**”lar!.

İkinci olarak da ebedi yaşama, ancak bu dünyadaki bedensel ve beyinsel şartlarla hazırlanılabileceği gerçeği nedeniyle, bu dünyada varolmuştur....

Şu bildiğimiz maddi güçler ötesinde, **ilâhi güçler, hepimizde mevcut!.**

Yok; ben sadece et-kemikten ibaretim; dersen, sen bu güçlerin hiç birini bilip, bulup, ortaya çıkaramazsın... İnkârın, seni bu güçlerden mahrum bırakır!.

Buna karşın, “**madem ki böyle deniyor, bu güçler bende var, inanıyorum**” deyip de bunları araştırmaya, bu yolda çalışmaya başlarsan, bunları peyder pey ortaya çıkarırsın, başarırsın...

Bu güçlerin en başında **ilim gücü** gelir.

**“İnsan” olan, fıtratındaki “HALİFE” olma istidat ve kabiliyetiyle, bunun gereğini yaşamak ve bu özellikle bu dünyadan ebediyet boyutuna intikal etmek için yaşar.**



DÜNYADA HALİFE OLDUĞUNUN İDRAKINI VE YAŞANTISINI ELDE EDEMEYEN,

ORADA DA ELDE EDEMEZ!

Bu arada bazı kişiler, farkettikleri birtakım işaretler, mesajlar veya belli düşünceler sonucunda, kendilerinin ne olduğunu araştırmağa başlarlar. .

**"Ben neyim?..**

**Kim`im?..**

**Nereden geldim, nereye gidiyorum?..**

**Benim varlığım ne, aslım ne?..**

**Ben, çürüyüp, kaybolup, yok olacak bir et-kemik beden miyim, yoksa bunun bir devamı mı var?.."**

diye düşünmeğe başlar..

Biraz tahsil gördüyse, bilir ki, **"Var olan hiç bir şey yok olmaz"!**

Var olan hiç bir şey yok olmayacağına göre; kendisinde bir bilinç var olduğuna göre; bu bilinç; bu bilinçle var olan kişilik de hiç bir zaman yok olmayacaktır!

Ama, beden yok oluyor!

O zaman anlar ki, "**bu beden yok olmasına rağmen, ben yok olmayacağım! Yaşamıma devam edeceğim"**!

Bunu kavradığı zaman kişi, bu defa merak etmeğe başlar:

**"Peki, beden yok olmasına rağmen, ben yok olmayacağıma göre; "Ben" neyim, kimim, nasıl bir varlığım?.. Daha sonraki aşamalarda başıma neler gelecek, nelerle karşılaşacağım?"..**

İşte bunları araştırmağa başlar..

Bunları araştırmağa başladığı zaman da bir yola girmiştir artık o!

Hangi yola?.. **"Kendini tanıma"** yoluna!

. Ama, "**kendim**" sözcüğü ile ne anladığı henüz meçhuldür!

Evet… Diyor ki, **"Ben bu beden değilim! Ben bu beden değilim ama, neyim?.. Bir ruh muyum?.."**

**"Ruh`sun!**" diyorlar..

**"Ruh muyum, veya bir şuur muyum?. Düşünce miyim neyim?.."**

İşte bu noktada insanlara ışık tutmak, insanları uyarmak, kendi özlerinin değerlerini ve güçlerini bildirmek sûretiyle onları müjdelemek..

Müjdelemeleri değerlendirmeye almayanların, kendi hakikatlerini bilmeleri istikametinde çalışmalar yapmayarak; geleceğe dönük çalışmalar yapmayarak ihmalkâr olanların, içine düşecekleri büyük azap ve pişmanlıkların uyarıcıları olarak, Nebîler, Rasûller gelmişlerdir.

Nebiler ve Rasûller , doğuştan, her hangi bir tanrıya tapınma duygusundan arınmış olarak dünyaya gelmiş insanlardır. **Ötede** bir **"tanrı"** kavramı yoktur onlarda!

Bu arınmanın tam zirvesindeki **"Hanîf"** Nebi ve Rasûl, **Muhammed Mustafa** aleyhisselâmdır.

Övülmüş, yüceltilmiş, ve **"ıstıfa**"dan "**arınmış saf**" gelen "**Mustafa**" ismi ile, tam arınmış; vehmi varlık kabullerinden tümüyle arınmak sûretiyle Allah`ın varlığını müşahede etmiş ve dolayısıyla her hangi bir tanrıya tapınmanın yersiz ve gereksiz olduğunu **idrâk** etmiş kişi.. Onun için de diyor ki:

**"Lailahe illâ Allah"**

"**Tanrı yoktur; sadece Allah"**!

Yani, insanlar kelime-i tevhidin derinliklerindeki şu anlamla uyarılmak isteniyor:

*"Tanrıya tapınarak ömrünüzü heba etmeyin! Ömrünüzü israf etmeyin!*

*Siz, ötede bir tanrı varsayıyorsunuz! Oysa ne ötede bir tanrı var, ne de sizin "ben" dediğiniz O`ndan ayrı bir varlık! Bu,* ***"bâtıl"****dır; aslı, gerçeği olmayan boş bir var kabul ediştir! Gerçekte asla böyle bir şey yok! Bir tanrı, bir de siz diye bir ikilem kesinlikle sözkonusu değil!*

***"Lâilahe illallah" =*** *"****Tanrı yok, yalnızca Allah****"*

*Bilin ki* ***Allah****, bir tanrı değildir.. Allah`ın ne ezeli vardır, ne ebedi vardır!* ***O****`nun, "****içi****" veya "****dışı****" diye bir kavramdan sözedilemez ki, içinde ve dışında ikinci bir varlık olsun! Dolayısıyla siz, kendinize ait sandığınız bu varlık değilsiniz!*

*Siz, Allah`ın varlığı ile var olan, O`nun varlığı ile kâim olan varlıksınız.. Öyleyse, "****Ben****"liğinizin ne olduğunu tanıyın ki, "****Rabbi****"nizi bilmiş olun!"*

**"Nefsine arif olan rabbine ârif olur"**

**Nefs**i`nin ne olduğunu farkedip **idrâk** eden; **Nefs**i`nin hakikatının ne olduğunun bilen, "**Rabbi**"ni bilmiş olur. Çünkü, "**Nefs**" kelimesi ile kastedilen şeyin aslı, hakikatı, kendisi, Rabbindir senin!

**Rabbin**; **"Allah, Adem`i kendi sûreti üzere halketti"** açıklamasında belirtilen, senin varlığını meydana getiren "**Esmâ-i ilâhi"**dir.

Dolayısıyla sen, kendi varlığını, "**ben"**liğinitanı ki**, Rabbi`**ni tanımış olasın!

Dolayısıyla da, "**Rabbim Allah`dır**" de! ve böylece de ilâhi isimlerin mazharı ve ortaya koyucusu olarak, "**Halife"** olduğunu anla, **idrâk** et, ve gereğini yaşa!

Aksi takdirde sen, **"bir ben var, bir de *ötemde* tanrı"** anlayışı içinde yaşarsan, Allah`a "**şirk**" koşmuş olursun!

Zira bu durumda gerçekte mevcûd olan Allah`ın *yanı sıra* bir de tanrının varlığını tahayyül etmiş, varsaymış olursun; ki senin bu hâlin de Dinde, **"şirk"** diye ifade edilir..

Ve, böylece de, kendinin "**Halife**" oluşundan mahrum ve mahcup bir halde, yani perdeli olarak bu dünyadan geçer gidersin..

**"Kim a`mâ olarak ölürse, öbür dünyada da, a`mâ olarak haşrolur"**

Âyetinde belirtildiği üzere, burada "**Halife**" olduğunun **idrâkını** ve yaşantısını elde edemeyen, orada da elde edemez!

Öyleyse, bunun en alt sınırı olan :

**"Allah yanı sıra tanrı edinme!" (28-88)**

âyeti, bizi bu en alt sınır hakkında uyarır.



“ONLAR

BELKİ HAYVAN SÜRÜSÜ GİBİDİRLER,

BELKİ DE DAHA DA AŞAĞI!”

 (Kurân'ın, "halife" olduğu idrâkından uzak yaşam biçimini tarifi)

İnsan, "**İslâm Fıtratı"** üzere, yani her an **Allah`a, esmâsının özelliklerini açığa çıkarmak sûretiyle kulluğunu ifa eder** bir biçimde dünya`ya gelmesine karşın; doğuşundan itibaren çeşitli şekillerle dışarıdan gelen bilgi bombardımanına tâbi tutulur. Bu bilgilerin çok büyük bir kısmı, içinde yaşadığı toplumun şartlanmaları biçimiyle meydana gelir...

Kişi, hangi çevrede yaşıyorsa, o çevrenin şartlanmalarını, gerçek ve mutlak değerlermiş gibi kabul eder! Bu kabul ediş, onun, varlığını, özünü, hakikatını, kendi varoluş gayesini; **"Ben"** dediği varlığın hakikatını tanımasına engel olan en büyük perdedir!.

İşte, Allah ile kul arasındaki "**nâr"**dan perdeleri meydana getiren en önemli yanılmalar bunlardır...

Bu yanlış bilgilendirme, şartlandırma, yanlış programlanma dolayısıyle o kişi, hemen hepimizin sandığı gibi, kendini bir beden kabul eder. "Ben bu bedenim" der... "Ayna`da gördüğüm bu varlığım" der.

Böylece de, **"Halife"** olarak varolduğunun **idrâk**ından tamamiyle uzak bir biçimde, yeme içme, uyuma, rahat etme, seks ve her gördüğüne sahip olma, her gördüğüne hükmetme arzuları içinde yaşar... Bu yaşam biçimini Kur`ân:

**"Onlar, belki hayvan sürüsü gibidirler, belki de daha aşağı."** (7-179)

diye tanımlar...

Bu arada bazı kişiler, farkettikleri birtakım işaretler, mesajlar veya belli düşünceler sonucunda, kendilerinin ne olduğunu araştırmağa başlarlar. ..

**"Ben neyim?...**

**Kim`im?...**

**Nereden geldim, nereye gidiyorum?...**

**Benim varlığım ne, aslım ne?...**

**Ben, çürüyüp, kaybolup, yok olacak bir et-kemik beden miyim, yoksa bunun bir devamı mı var?..."**

diye düşünmeğe başlar...

Biraz tahsil gördüyse, bilir ki, **"Var olan hiç bir şey yok olmaz"!.**

Var olan hiç bir şey yok olmayacağına göre; kendisinde bir bilinç var olduğuna göre; bu bilinç; bu bilinçle var olan kişilik de hiç bir zaman yok olmayacaktır!.

Ama, beden yok oluyor!.

O zaman anlar ki, "**bu beden yok olmasına rağmen, ben yok olmayacağım!. Yaşamıma devam edeceğim"**!.

Bunu kavradığı zaman kişi, bu defa merak etmeğe başlar:

**"Peki, beden yok olmasına rağmen, ben yok olmayacağıma göre; "Ben" neyim, kimim, nasıl bir varlığım?... Daha sonraki aşamalarda başıma neler gelecek, nelerle karşılaşacağım?"...**

İşte bunları araştırmağa başlar...

Bunları araştırmağa başladığı zaman da bir yola girmiştir artık o!.

Hangi yola?... **"Kendini tanıma"** yoluna!.

.Ama, "**kendim**" sözcüğü ile ne anladığı henüz meçhuldür!.

Evet…. Diyor ki,

**"Ben bu beden değilim!.**

**Ben bu beden değilim ama, neyim?...**

**Bir ruh muyum?..."**

**"Ruh`sun!.**" diyorlar...

**"Ruh muyum, veya bir şuur muyum?. Düşünce miyim neyim?..."**

İşte bu noktada insanlara ışık tutmak, insanları uyarmak, kendi özlerinin değerlerini ve güçlerini bildirmek sûretiyle onları müjdelemek...

Müjdelemeleri değerlendirmeye almayanların, kendi hakikatlerini bilmeleri istikametinde çalışmalar yapmayarak; geleceğe dönük çalışmalar yapmayarak ihmalkâr olanların, içine düşecekleri büyük azap ve pişmanlıkların uyarıcıları olarak, Nebîler, Rasûller gelmişlerdir.

Nebiler ve Rasûller , doğuştan, her hangi bir tanrıya tapınma duygusundan arınmış olarak dünyaya gelmiş insanlardır. **Ötede** bir **"tanrı"** kavramı yoktur onlarda!.

